ISSN: 2008-5079 / EISSN: 2538-2365 DOI: 10.22034/AAUD.2020.103360

## Locating Patterns of Regional Mosque's Lateral Uses (With Emphasis on the Compatibility of Lateral Uses With Religious Use)\*

#### Parisa Yamani<sup>a</sup>- Abdolhamid Noghrekar<sup>b\*\*</sup>- Mahdi Hamzenejad<sup>c</sup>

- <sup>a</sup> Ph.D. of Architecture, Department of Architecture, School of Architecture and Environmental Design, Iran University of Science and Technology, Tehran, Iran.
- <sup>b</sup> Associate Professor of Architecture, Department of Architecture, School of Architecture and Environmental Design, Iran University of Science and Technology, Tehran, Iran (Corresponding Author).
- <sup>c</sup> Assistant Professor of Architecture, Department of Architecture, School of Architecture and Environmental Design, Iran University of Science and Technology, Iran.

Received 07 October 2017; Revised 11 August 2018; Accepted 01 October 2018; Available Online 19 March 202

#### **ABSTRACT**

Determining the spaces and locating them in the plans are among the most important steps in architectural design of buildings. Any approach to the selection of the uses and locating them in the plan can lead to a specific architectural design. The current study aims to identify various locating patterns of the regional mosques' lateral uses. These patterns would be extracted from the opinions of those expert in mosque architecture. To achieve this objective, the lateral uses of the reginal mosques are determined. Since this pattern recognition is based on the compatibility of any use with the religious use, first the criteria of this compatibility are determined through analysis of the Fatwas issued by the Maraji' (source to follow). In this regard, a close-ended questionnaire is designed and distributed among the statistical population including the two groups of the religious and architectural elites. The TOPSIS decision analysis method is used to analyze the questionnaires and to prioroze the degree of compatibility of the uses. In this regard, the criteria for compatibility of each use with the religious use are including no conflict with the dignity of the mosque and no inconvenience of worshipers. Based on these criteria, the lateral uses of the mosques are divided into four categories as highly compatible, compatible, slightly compatible, and incompatible with religious use. Then, for the determination of the experts' opinions about locating the space of each use, a close-ended questionnaire is designed and distributed among 25 people expert in mosque architecture design s. The obtained responses are analyzed using the chi-square test. The results indicate that the regional mosques can be categorized into three patterns as service mosques, invocative mosques, and social-worship mosques. Regarding the type of the relationship between the locating and compatibility degrees, the desired pattern in the mosque architecture design and planning is the social-worship mosque pattern.

Keywords: Regional Mosque, Religious Use, Lateral Uses of the Mosque, Locating the Uses, Compatibility.

<sup>\*</sup> The current article is extracted from the architecture doctoral thesis in the Iran University of Science and Technology, entitled "the prioritization of the location of mosque's lateral uses compared to the main religious spaces in regional mosques planning (In terms of compatibility of lateral uses with religious use)" which was written by the first author, under the supervision of the second author and Dr. Asghar Mohammad Moradi and the advision of the third author.

<sup>\*\*</sup> E mail: A noghrekar@iust.ac.ir

#### 1. INTRODUCTION

Determination of the spaces and locating them in the plan is one of the most important steps in designing the buildings' architecture. The capability of different functions in mosques has made it one of the most challenging parts of mosque designing. Although the time and place characteristics of each mosque can change its physical programs, the mosque architecture experts have ideas about the selection of the functions and determination of their location in the plan. Any approaches arisen in this regard can lead to designing a specific architecture of the mosque. In this regard, it is required to identify and recognize the patterns of these ideas. Therefore, the current study seeks to answer these questions: are the ideas of the mosque architecture experts in terms of the lateral functions of the regional mosques different? Or there is a consensus about these functions? In case of any differences, which characteristics each of these intellectual patterns have? Which is the appropriate pattern for locating the mosques' lateral functions based on the religious? In the current study, to answer the research questions, first, the lateral use of the mosques was determined on the regional scale. The regional scale has been selected to be able to choose more functions so that the obtained responses would be more comprehensive. Then, to create a religious basis for grading the functions, a concept as the compatibility has been defined and this way, the compatibility degree of each space with the religious function has been determined. After this stage, the location of each function in the plan compared to the main religious spaces was determined by the mosque architecture experts and then, the pattern recognition of the experts' ideas was dealt with.

#### 2. METHOD

In the current study, a combination of the descriptive-analytical method, summative content analysis, and logical reasoning has been used. For hypothesis testing, the following process has been used. To respond to the research questions, first, the mosque designing regulations (Mosque Affairs Center, 2016, p. 34) were referred to, for identification of the available functions of the mosques on the regional scale, and then, their functions were extracted. After that, by investigating four regional mosques in Tehran, the functions were completed and by referring to two architecture experts, they were reviewed.

Then, for achieving the compatibility criteria, the fatwas of five Maraji' were obtained and by the summative content analysis, some criteria for determination of the compatibility of the functions with the religious function were extracted. In the next stage, to evaluate the compatibility of the lateral functions with the religious functions, by the use of the extracted criteria and identified functions, a close-ended questionnaire was designed and after the initial and experimental

evaluations, along with a summary of the research stages and its objectives, it was distributed to a statistical population including 10 religious elites<sup>2</sup> and 10 architectural elites 3. The participants were chosen by the use of non-random and combinational sampling (from targeted judgmental methods). Therefore, in this step, by the explorative and field methods, the compatibility of each function with the religious function was evaluated. Then, the alpha-Cronbach was used to measure the reliability of the two questionnaires. For the religious group questionnaire, it was calculated as 0.87 and for the architects' group, it was calculated as 0.75, which indicate that the questionnaire has good reliability. The TOPSIS4 decision-making method was used to analyze the questionnaires in the descriptiveanalytical method, and in this regard, the compatibility of the mosques' lateral functions with the religious function was determined.

Then, for locating the specific space of each function, concerning the religious space, five states were extracted by the use of the written documents on the relations between the spaces. By the use of the functions extracted and the suggestions for locating the functions compared to the religious function, another close-ended questionnaire was designed and distributed to the statistical population including 25 prominent architectural experts in mosque designing at the national level. The participants were chosen by the use of non-random sampling and the targeted judgmental method. In this regard, by the use of the descriptive-analytical method, the respondents were asked to express their ideas for locating 25 lateral functions of the mosques with the five options mentioned previously. The obtained answers were categorized by the use of the Chi-square statistical test. The alpha-Cronbach was used to assess the reliability of the questionnaire. The questionnaire's Cronbach's alpha coefficient was calculated as 0.80 which is indicative of its high reliability. The responses were analyzed based on the obtained results.

#### 3. THEORETICAL FOUNDATION

Among the urban organs of any cities or villages, the mosque has always had a special position. The Holy Prophet (PBUH) based the Islamic society in Medina by building the first mosque in this city. This building, albeit small, played a key role in the realization of a great cause. Al-Masjid an-Nabawi was not only a political-religious center at that time but also the axis of most cultural and social affairs of people. "The mosque in early Islam was not a place only for prayer. But it was the center of movement and the religious and social activities of the Muslims. Whenever it was needed to gather the people, they were invited to the mosque and got informed about any important new" (Motahari, 1999, p. 193). This view continued in some Islamic eras to some extent. The mosques, in addition to their main function which was religious, had also

many lateral functions. The presence of various functions for the mosques is among the factors of their social dynamics and life.

The narratives and hadiths were referred to clarify the status of the mosques' lateral functions. Nobahar is one of the most authenticated researchers in the field of mosques whose book 'the face of the mosque' is of great impotence (Nobahar, 1997). The book 'the mosque's rules' by Fallahzadeh, has also dealt with the mosque's rules (Fallahzadeh, 2005). Some of these also have been done at the master level in the Hawza (the seminary) such as the one in the Jamea al-Mostafa al-Alamiyah, entitled "the mosque and its functions from the viewpoint of the Quran and the Hadiths" (Nangro, 2008). In this regard, the hadiths and narratives related to the lateral functions of the mosques were selected. Next, for more exploitation of the authentic narratives and hadiths, the documents' descriptive and analytical codes were extracted. This way, the hadiths, and narratives were analyzed and categorized based on their subjects, in ten categories as religious, educational, commercial, health, residential, medical, service, administrative, recreational and passage. For brevity purposes, the elaboration of these categories has been avoided in the current study. However, briefly, it can be inferred from the narratives and hadiths that in normal situations, the religious and educational activities, especially the religious educations, have been affirmed by the Imams. Also, all the activities that lead to ignoring God and sinking in the mundane affairs, or contradict the dignity of the mosque, have been banned.

Today, different functions are formed in the mosques and by this general rule, their desirability and undesirability from the viewpoint of the hadiths and narratives can be understood. However, when it comes to identifying the issues of the day, one of the epistemic sources of Islam is the fatwa of the respected authority of imitation which is issued by the Mujahid concerning the authentic Islamic epistemic sources. A famous rule in the jurisprudence is that the jurist has to determine the rules of the subjects, however, the determination of the subject is out of the scope of jurisprudence and is upon the custom. The jurists, after excluding the issues raised by their jurisprudents, have identified other issues to be upon custom. In jurisprudence terms, when is talked of the custom as the identification source for the subject, two meanings can be inferred: The first meaning is about the subjects which are about public and the reference of identification is a public inference by different classes of the society, which is called the "public custom" in the mystics' terms. The second meaning is about the subjects whose concepts are used for a specific group of the society and the public, even if exposed to them, cannot perceive them. In this meaning, the perception of that specific group is called "the private custom" by the mystics. In the modern sense, this perception can be named the specialist perception versus public perception (Pakatchi, 2009,

p. 219).

Based on this rule, in terms of the concept of compatibility, the fatwas, and advice of the respected Maraji' were referred, and this concept was extracted from their opinions. However, determination of the degrees of compatibility was entrusted to the private custom which is the religious and architectural elites. The locating of the lateral functions was also entrusted to the mosque architecture elites.

#### 4. RESEARCH BACKGROUND

Regarding the significant role of the mosques in the Islamic cities, numerous studies have been done on this subject, and people have had suggestions about the location of the mosques' lateral functions based on their points of view. One of these references is the book "the mosque designing criteria" by the Architecture Council of the Center for Mosques Affairs, which is used as an executive instruction for mosque designing in Tehran. In this book, the spaces needed for the mosques in different scales are explained and categorizing them into the main, lateral, and auxiliary spaces, the location of the spaces in the plan intended by the council has been somehow determined (Mosque Affairs Center, 2016, p. 19).

One of the most important references in this area is the book "the mosque architecture guide" (Zargar, Nadimi, & Mokhtarshahi, 2007, p. 26). In this book, the mosque designing strategy is provided as follows: "it seems that considering a separate place for lateral activities in the mosque or at least allocating an area in the courtyard to these activities is a good solution so that any interference in terms of the function and the dignity of the mosque and the religious function, which is the mosque's main function, would be avoided. This way, the Shabestan (part of mosque designed for sleeping or nocturnal prayers) space can be allocated to the religious and the other activities can be organized in the surrounding spaces" (Zargar, 2008, p. 27).

A study entitled "codification of the architectural spaces standards: the regulations, criteria, and guide to designing the mosques in the five climates" has been done (Bemanian, 2012). This study recommends in terms of the functions as follows: prediction of the spaces required for lateral functions (observance of the lack of interference between the mosque's religious functions and its other functions), separation of the internal space area (which has dignity) and external space area (lacking dignity) and observance of the minimum interference and maximum compatibility in the functions.

Another reference in this regard is the book 'Islamic city and architecture' (Naqizadeh, 2008). He believes that after the Islamic Revolution, the mosques have recovered their main role in terms of other social functions to some extent (Naqizadeh, 2008, p. 352). But what is important of note is the space in which these activities are done. He states that since most of the

mosques, especially those built in the recent decades, have not been designed for social activities, they can barely meet the social needs, comprehensively, and the different activities lack an order, coherence, and logical hierarchy, which must be considered in the new designs. For example, the relationship between the educational spaces and classes, and the mosque's Shabestan can be a much stronger relationship than the space allocated to the interest-free loan fund. Another point is that the mosque complex and its surroundings must be designed in a way that the main role is entrusted to the mosque and other activities expand around it with the observance of the hierarchy and compatibility of the proximities (Naqizadeh, 2008, p. 353). This book, in the provision of the solution, has categorized the relationship between the functions, individual, collective, and urban activities into two main relationships as the internal and external relationships. The internal relationship includes those activities proportionate to the mosque's spirituality and dignity, which can be done inside the mosque. The external relationship also includes those urban activities which are done outside the mosque space. It should be noted that the degree of their proximity and adjacency to the mosque follows a hierarchy by which the peace, spirituality, value, position, purity, and holiness of the mosque is not distorted (Nagizadeh, 2008, p. 397).

Mohammad Tajeddin Haj Mohammad Rasdi who is among the prominent professors in the Malaysian universities, in the book 'the mosque as a center for social development' names functions for the mosque and based on the specific cultural and social conditions, suggests a pattern for location of the spaces in mosques. Most of his suggestions are jurisprudential suggestions for designing spaces such as the Shabestan, entrance, women's prayer room, and bathrooms. However, he sometimes notes some details on the relationship between the spaces. For example, he provides suggestions for grouping of several spaces together, or in terms of the relationship between the spaces and Shabestan, he considers the population overflow and future development of the mosque, which is very important (Haji Mohamad Rasdi, 1998).

This way, although some suggestions by the researchers overlap and there is a kind of consensus, in some cases, people with different attitudes have had different suggestions for lateral functions of the mosque, reliance on each in the designing phase leads to a specific architecture.

#### 5. FINDINGS

To respond to the research questions, first, the available functions in the regional mosques were identified. The

extracted functions can be categorized into 8 main categories as the educational, cultural, health, service, social, commercial, residential and sports, each of them being divided into sub-functions. A total of 25 lateral functions were identified including the general religious classes, seminary, art a classes, library, computer site, sanitary facilities, bathroom, kitchen, dining room, meeting room, parking lot, kindergarten, loan fund, Basij office, consular office, solitary confinement council, guesthouse, Tolab house, Jama'at Imam's House, janitor house, gym, and pool.

In the second step, based on the judgmental content analysis, the opinions of 5 Maraji's about the lateral functions of the mosque were obtained. In a general sense, it can be said that if we are not obliged to do an activity in the mosque, and it is not contradictory to the Waqf (endowment), the activities that do not contradict the dignity of the mosque and disrupt those who pray, are allowable. These two conditions were considered as the criteria for selection and prioritization of the lateral functions of the mosques which are addressed in the current study as the compatibility of that function with the religious function.

Based on the compatibility, a close-ended questionnaire was designed which measured the two compatibility criteria (not being contradictory to the mosque dignity and not disrupting the worship) for the functions extracted in the scale of the regional mosque. Therefore, the respondents were asked to express their opinions about the two indices as not disrupting and not being contradictory to the religious functions. After collecting the questionnaires, the Likert qualitative scales were changed into quantitative scales with scores from 0 to 5, to analyze them.

The TOPSIS decision model was used to analyze and conclude the questionnaires. This model is one of the multi-criteria decision-making models. In this method, based on some criteria, the options can be prioritized. Thus, at the end of calculations, a factor named 'Jaccard Similarity Index' is extracted which is the basis for prioritization. All phases of this method were calculated by formulation in EXCEL. Figure (1) shows the prioritization of the presence of the functions in the regional mosques from the viewpoint of the architects and religious scholars. The name of the function is written on the horizontal axis and the value of the similarity index is written on the vertical axis. In this table, the functions are categorized into four categories as very compatible, compatible, slightly compatible, and incompatible, based on the similarity index.

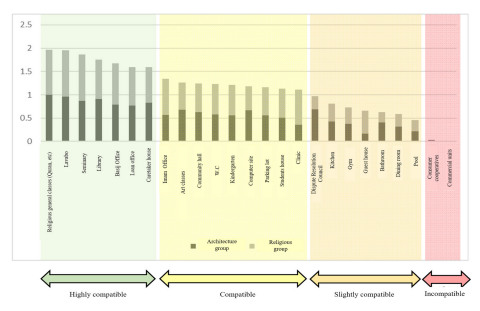


Fig. 1. The Compatibility Degree between the Mosque's Lateral Functions and the Religious Function

According to the results, the very compatible activities include public religious classes, Wuzu Khaneh, seminary, library, Basij office, loan fund, and janitor house. The location of these functions in the mosques is prioritized. The compatible activities are the Imam Jama'at house, art classes, meeting room, bathroom, kindergarten, compute sites, parking, Tolab house, and the clinic. Next, the kitchen, solitary confinement council, guesthouse, gym, and pool were categorized under the slightly compatible category. Finally, the Consumer cooperatives and commercial units were incompatible with the religious function of the mosque.

In the next step, for locating the space specific to any

function concerning the religious function, 5 states were identified. This categorization was extracted from the book "aesthetics" by Grotter, based on the discussion of the relationship between two spaces (Grotter, 2004, p. 251). Therefore, any function can be inside or outside the mosque. If it is inside the mosque, it is divided into three degrees as the rich vision and movement to the main spaces, possibility of controlled vision and movement limited to the main spaces, and complete separation of vision and movement to the main spaces, based on the vision and movement relationship. If it is outside the mosque, the complementary space beside the mosque or out of the mosque are the two available options, whose diagram has been drawn schematically (Fig. 2).

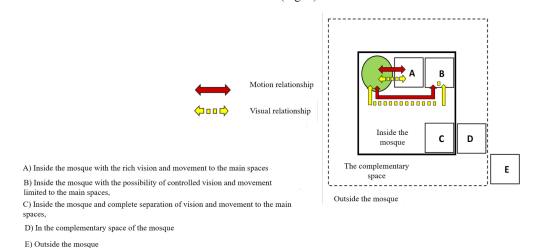


Fig. 2. The Schematic of the Location of the Functions in the Mosque's Space

Based on the 5 locating states, the respondents who were the architectural experts and the prominent mosque designers at the national level were asked to

express their ideas about locating the 25 functions with the five options mentioned previously. The responses indicate that there are controversies among the experts in terms of locating the lateral functions of the mosques. For better categorization of these opinions, through the integration of the five options, the following locations were limited to three places as inside the mosque, the complementary space beside the mosque, and outside the mosque. The percentage of the functions each expert has determined in the location states is provided in figure (3). The responses were tested by Chi-square. It is a statistical test from the non-parametrical type, used for assessment of the Co-variation of nominal variables. In this regard, two hypotheses were defined:  $H_0$ : the distribution of the lateral functions inside the mosque, the complementary space, and outside the mosque is not uniform.

H<sub>1</sub>: the distribution of the lateral functions inside the mosque, the complementary space, and outside the mosque is uniform.

In this regard, the Chi-square test results show that in the significance level 0.05, 12 of the experts believed that H1 is true and affirmed it, while the other 13 experts believed that the H0 is true and affirmed it. The responses indicate that among 13 experts, 4 preferred the location of the lateral functions to be inside the mosque and its complimentary space, while 9 of them preferred these lateral functions to be outside the mosque and in the complementary space beside the mosque. These opinions can be categorized into three patterns which are seen in figure (3).

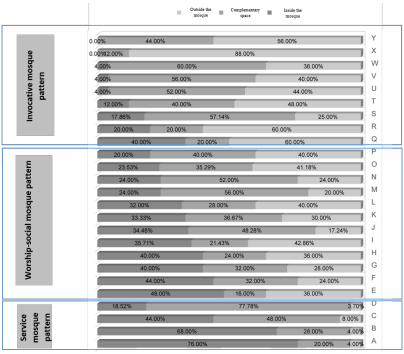


Fig. 3. The Percentage Diagram of the Mosque Design Experts in Terms of the Location of the Lateral Functions in the Three States as Inside the Mosque, in the Complimentary Space Beside the Mosque, and Outside the Mosque

#### 6. RESEARCH BACKGROUND

The views suggested by the mosque design experts can be distinguished in three patterns. The schematic diagram of each pattern is drawn which is the 3-D view of figure (2). This diagram has been drawn based on the ideas of the experts. However, since it was required for analysis of their ideas to integrate the three options related to the internal space of the mosque, in this diagram also, the three options are integrated.

#### 6.1. The Service Mosque Pattern

In this pattern, the mosque architecture experts are more inclined to locate the lateral functions of the mosque inside and in the complimentary space beside it, so the outside space has a very small share of the lateral functions. It can be seen in figure (4). With the comparison of the compatibility degrees between the location of the lateral functions and the main religious spaces, it can be seen that in this approach, the architects have located the incompatible functions outside the mosque, while the other functions have been distributed inside the mosque and the complimentary space beside it. However, meanwhile, at times, the presence of the slightly compatible functions in the inner spaces can be also observed, which can lead to disruption of those who pray or is contradictory to the dignity of the mosque. The result of such thinking is designing a mosque with numerous lateral functions inside it, which will be a more serve and social mosque. In this pattern, the mosques have higher capabilities to be changed into the active centers for worship, social affairs, services, and political affairs, which is

emphasized in Imam Khomeini's teachings. However, on the other hand, it is feared that the bold presence of the lateral functions in the mosques affects the religious activities both in terms of the external manifestations of the volume and the quality and quantity of the functions as well as their location.

In Imam Khomeini's point of view, as the leader of the Islamic Revolution, in addition to the religious function, the mosque must also have a political and social function. However, the presence of various activities must not disrupt the main function of the mosque which is religious. He believed that the mosques in early Islam is an ideal pattern and considered the status of the mosque pre-revolution to be unsatisfactory and inappropriate (Fazeli, 2008, p. 111). It was based on his ideas that in the first decade after the revolution, the mosque took a strategic role and function in political affairs. It led to a new perception of the mosque in public opinion. Besides, new cultural, political, and even economic opportunities and activities were concentrated in the mosques. In the second decade after revolution and after the end of the war, along with the change in the political and cultural atmosphere of the country and with the outbreak of the cultural issues called by Ayatollah Khamenei, the supreme leader of the revolution, "the cultural invasion", the religious culture development which was less addressed due to the war, became bolder in the mosques. Among the effects of

this discourse on the mosque's space, the development of the organizational structure of the mosques through the addition of the cultural and art centers, the religious offices and centers, the interest-free loan funds, the companies, the stores, reading rooms, development of the libraries and other institutions, can be named (Fazeli, 2008, p. 115).

Usually, to expand the physical programs inside the mosque complex, much effort is being made to obtain permission for constructing more floors below and above the ground and to use maximum floor area ratio at the expense of removing the open spaces belonging to the mosque. It is mainly done to meet the cultural, sports, educational, service, etc. needs in the areas of mosque's influence as well as financing the mosque's projects by the income gained from the lateral functions to pay for the current costs and help with the economic autonomy of the mosque. The outcomes of such measures can be creation of buildings with large volumes out of the human scale and incompatible with the urban neighborhoods, the complexity and vanishing of the architectural visibility, inconsistency between the full and empty spaces, failure in provision of the open space needed by the mosque, and changing the mosque into a constructive complex which basically cannot be named a 'mosque' (Zargar, Nadimi, & Heravi, 2007, p. 274).

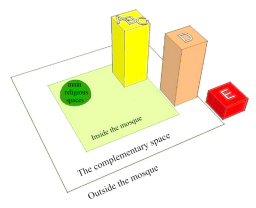


Fig. 4. The Schematic of the Architect Opinions for the Service Mosque Pattern

Among the examples of such thinking in mosque construction is the Imam Sajjad (PBUH) mosque located on the Ashrafi Isfahani Highway, Tehran, in which the numerous commercial, administrative, cultural, and other functions have surrounded the Shabstans and the religious spaces, leading to the creation of large building out of human scales. This mosque has three large amphitheaters and a multi-role gym with its lateral facilities. A three-story kitchen and

restaurant with a passage on two floors and a large clinic are other parts of the complex. Also, a full educational center and a bank in three floors, as well as a complex including a library and large reading rooms, and large center for the Basij office and a place for interest-free fund in two floors besides several residential spaces in the form of apartments, and other cultural and commercial spaces, are among this complex's spaces (Zargar, Nadimi, & Heravi, 2007, p. 18).

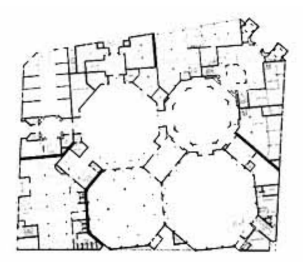


Fig. 5. The Imam Sajjad (Pbuh) Mosue

#### 6.2. Invocative Mosque

In this pattern, the mosque design experts are inclined to locate the lateral functions outside the mosque and in the complementary space beside it. In this approach, as shown schematically in figure (5), the internal spaces of the mosque include a very small share of the lateral functions. Comparing these results with the compatibility degrees between the lateral functions and the religious function, it is seen that these functions are among the highly compatible functions, and the compatible, slightly compatible, and incompatible functions are located outside the mosque or in the complementary space. The outcome of designing the with such thinking is the mosques with more purity in the internal spaces, which are exclusive to the religious functions

However, in Islam, the mosque is not merely a place for worship, since basically the worship in Islam is not exclusive to prayer and religious rituals. Worship is any kind of action and right the person does, not for the individual interest, but for other people, which is itself a manifestation of the development in the Islamic societies. In other words, the mosque is the center of worship, but worship whose domain and development include the state and essence of all affairs related to the social, economic, and political life of the Islamic world, and makes religious statements meaningful and objective. It is based on this extensity of the concept of worship in Islam that the Prophet's mosque is allocated to several functions and it initiates the tradition of multipurpose exploitation (Noghrekar & Alalhesabi, 2011). The Prophet (PBUH) mosque is the main center of the Islamic society and all the social, political, cultural, and economic affairs are done through the mosque. In this regard, there is a basic difference between the ideal patterns of the mosque and the church. "the relationship between the Muslims and the mosque is defined in a way that Muslims are in a constant touch with the mosque, while the Christians can consider the

church as very lateral margin of his life" (Mohamadi, p. 264). Therefore, the mosque's architecture and space must be in a way that, unlike the church, can have wide worship and social functions.

Besides, the presence of lateral functions can lead to an increase in social capital and pave the way for a higher presence of the people in mosques. In social terms, there is a direct relationship between the functions of the mosque in social, cultural, and religious levels, and the social solidarity of the residents in a region. In other words, the higher the quantity and quality of the mosque's social, cultural, and religious affairs and the more people are involved in these affairs, the higher the social solidarity of the region's residents will be (Taghvaee & Maroofi, 2010, p. 233). From the people's point of view also, the lateral functions of the mosques lead to creation of a platform for more presence of people in the mosque, the formation of the memories, establishment of the social interaction, and finally, a sense of attachment to the mosque (Falahat, 2005, p.

Among the examples of this pattern, the Ghaem (PBUH) mosque in Narmak can be noted that despite being a large mosque, no proper space has been allocated to the lateral functions. Regarding the need for the lateral spaces, the women's Shabestan space on the second floor has been allocated to the administrative section, the classes, and kindergarten, and the women say their prayer in a section of the men's Shabestan, which has made some problems. Thus, the mosques which are not designed for the lateral functions can barely meet the contemporary needs and the social requirements of people and usually face the space shortage and confusion. Also, the relationship between the spaces and different activities in such mosques lacks a logical order, consistency, and hierarchy (Nagizadeh, 2008, p. 353)

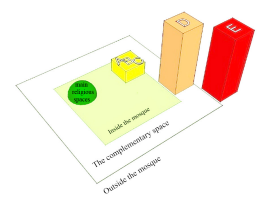


Fig. 6. The Schematic Diagram of the Architects' Opinions About the Invocative Mosque Pattern

#### 6.3. The Worship-social Mosque

In this pattern, the mosque architecture experts are inclined towards the distribution of the lateral functions to the outside and complimentary spaces of the mosque. In this approach, like what was shown in figure (6), the functions have an almost uniform distribution in the three areas. The results indicate that the experts have located the functions with high compatibility inside the mosque, the compatible functions in the complimentary space, and the slightly compatible and incompatible functions outside the mosque, which seems to be a moderate and logical strategy.

Thus, in case of appropriate design with such distribution of the lateral functions, while following the pattern of Prophet's Mosque and the mosques after revolution, the mosques would be active worship, social, service, and political centers, they would be able to meet the different needs in the area of their influence, and finance themselves to pay the current costs, and create a social solidarity and attachment to the mosque. By locating highly compatible functions inside the mosque, they become also pure and their qualities would be considered since the lower compatible functions do not intervene with the internal spaces.

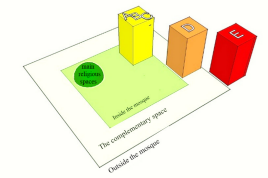


Fig. 7. The Schematic Diagram of the Architects' Opinions About the Worship-social Mosque Pattern

Most of the Iranian traditional mosques are included in this pattern, and among the contemporary mosques with this pattern, the Shahid Asemi mosque can be named. This complex has a suitable open and semi-open space which is consistent with the close spaces. The religious space is located in a separate courtyard with compatible functions in its surroundings. Next to the yard and in a complimentary space to the religious space, some spaces are predicted for children's playground and other functions. In this mosque, the slightly compatible and incompatible functions are located outside the mosque.



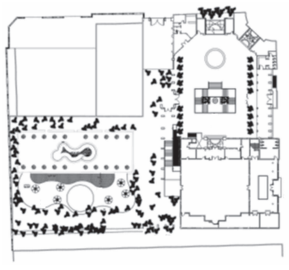


Fig. 8. Shahid Asemi Mosque Plan

#### 7. CONCLUSION

The current study aimed to find the patterns for locating the lateral functions of the regional mosques based on the compatibility degree of these functions with the religious function. Regarding the two criteria as no disruption and no contradiction with the mosque's dignity, which were chosen as the criteria for determination of the compatibility degree, the lateral functions of the mosque were divided into the highly

compatible, compatible, slightly compatible, and incompatible functions. Based on the opinions of the architectural elites about locating the lateral functions inside, in the complimentary space, and outside the mosque, three patterns as the service, invocative, and social-worship mosques can be identified. The strengths and weak points of these patterns, as well as the type of the relationship between locating and the compatibility degree of the lateral functions and religious function, are briefly provided in the Table (1).

| Table 1. Summary of the Characteristics of the Three Patterns |                                                                                                   |                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| Pattern                                                       | Locating the Lateral<br>Functions                                                                 | Locating the Lateral<br>Functions Based on<br>their Compatibility                                                                                                  | Strengths                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Weaknesses                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |
| Service<br>Mosque                                             | The inclination to locate the lateral functions inside the mosque and in the complimentary spaces | -The incompatible functions outside the mosque  -Slightly compatible, compatible, and highly compatible functions inside the mosque and in its complimentary space | -Higher capability to become active worship, social, service, and political center according to Imam Khomeini's teachings  -Meeting the cultural, sports, educational, service, and other needs in the area of the influence of the mosque  -Financing the needed financial resources through the income obtained from the lateral functions to meet the current costs | -The possibility of disrupting or contradicting the mosque's dignity by locating the functions inside the mosque  -Increasing expansion of the physical programs to the internal space of the mosque  - Efforts to obtain permission for more floors below and above the ground  - Using the maximum floor area ratio in the expense of removal of the mosque's open spaces  - Creation of bulky buildings out of the Humanscale and incompatible with the urban neighborhoods  -Complication and vanishing of the architectural design visibility  Lack of consistency between the full and empty spaces and failure in the provision of the open space needed for the mosque |  |  |  |

| Pattern                      | Locating the Lateral<br>Functions                                                                                                         | Locating the Lateral<br>Functions Based on<br>their Compatibility | Strengths                                                                                                        | Weaknesses                                                                                                                                                                                                                                                |
|------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Invocative<br>Pattern        | -The inclination to locate the lateral functions outside the mosque and in the complementary space                                        | mosque -Slightly compatible, compatible, and                      | internal spaces only to<br>the worship  -Purity in the internal<br>spaces and the outer<br>manifestations of the | -Changing the mosque to a place exclusive to the worship  -Lack of extensiveness of the mosque's social affairs and losing the social capital  -The possibility of alteration of the mosque's space in the future, which leads to spatial discoordination |
| Social-<br>worship<br>Mosque | -The inclination to a relatively uniform distribution of the lateral functions inside, in the complimentary space, and outside the mosque | compatible and                                                    | follow the Prophet's and                                                                                         | -Requires enough space in the mosque                                                                                                                                                                                                                      |

Meanwhile, it seems that the desired pattern, which is a moderate pattern, is that of worship-social mosques, which deals with the relatively uniform distribution of the lateral functions inside, in the complementary space, and outside the mosque. Quantitatively also, most of the experts were inclined towards this pattern. However, in the architecture planning and designing phase of such mosques, some points have to be taken into consideration. designing such mosques requires having enough space to prevent the intervention and disruption of the functions in the religious functions, and create full and empty spaces as well as creating open spaces in the mosque. In these cases, creating numerous floors does not seem to be an appropriate solution, and would lead to the creation of building

out of human scale. Also, it should be noted that for maintenance of the existing purity, the importance of the main religious space should not be ignored among the lateral functions. Therefore, in designing the main spaces, it should be considered that the main priority must be allocated to the religious space, both in terms of the outer manifestations of volume and building's façade, and the quantity and quality of the spaces. The use of the religious culture of the endowment for the lateral functions which are not compatible with the religious function can be also a solution to move the incompatible spaces away from the religious space. This way, this pattern, if implemented properly in the design phase, can give a popular and social image to the mosque while preserving its purity to a high extent.

#### **END NOTE**

- Including Ayatollah Khomeini, Ayatollah Khamenei, Ayatollah Bahjat, Ayatollah Sistani, and Ayatollah Makarem Shirazi.
- 2. The religious panel members had the following characteristics: being cleric, being the Imam Jama'at in the mosques with different lateral functions, and being active in the executive affairs of the mosque.
- 3. The architectural panel members also had the following characteristics: being a member of faculty, being a designer or architect, and mosque researcher.
- 4. TOPSIS (The Technique for Order of Preference by Similarity to Ideal Solution).

#### Yamani, P. et al.

#### REFERENCES

- Bamanian, M.R. (2012). Developing Standards for Architectural Spaces, Standards, Criteria and Design Guidelines for Mosques in the Five Climates. Report of the Study Plan of the Ministry of Roads and Urban Development Research Center, Unpublished.
- Fazeli, N. (2008). Mosque and Modernity: An Analytical and Sociological Review of Mosque Discourses in Iran. Journal of Humanities and Social Sciences, 28, 99-132. https://www.magiran.com/p582391
- Falahat, M.S. (2005). The Role of Physical Design in the Sense of Place. Fine Arts, 22, 35-42. https://www.magiran.com/p331125
- Fallahzadeh, M.H. (2005). Mosque Orders. Tehran: Prayer Publication Headquarters.
- Grotter, Y.C. (2004). Aesthetics in Architecture, ( J. Pakzad. & A. Abdolreza Homayoun, Trans.). Tehran: Shahid Beheshti University Press.
- Haji Mohamad Rasdi, M.T. (1998). The Mosque as a Community Development Centre (Programme and Architectura Design Guidelines for Contemporary Muslim Societies). Malaysia: UTM.
- Mohammadi, M. (n.d.). Mosque and Society, in Book: Mosque on the Beach of Turquoise Hearts.
- Mosque Affairs Center. (2016). Mosque Design Criteria, Tehran: Hamgaman.
- Motahari, M. (1999). Shahid Motahari Professor's Collection, Tehran: Sadra Publications.
- Naqizadeh, M. (2008). Islamic City and Architecture (Specifications and Objects) Isfahan: Mani Publishing.
- Nangro, A.A. (2008). The Mosque and Its Functions from the Perspective of the Qur'an and Hadith. Masters Thesis in Quran Science and Hadith .Al-Mustafa Al-Alamiyah Society. Qom.
- Nobahar, R. (1997). Kouyedoost (Various Aspects of the Mosque). Tehran: Publishing Studies in Islamic History and Science.
- Noghrekar, A., & Alalhasabi, M. (2011). Realization of Iranian-islamic Architecture, with Emphasis on Creating Identity in New Cities, Research Project of the Ministry of Roads and Urban Development, unpublished.
- Pakatchi, A. (2009). Shi'i Jurisprudence Approach to Islamic Art, Proceedings of the Quiz on Islamic Art (first book), matn Publishing, Tehran.
- Taghvaee, A., & Maroofi, S. (2010). Evaluation of the Role of Mosques in Improve the Quality of Urban Environment; Case Study: Amir Mosque in Tehran. Journal of Urban Management, 25, 219-234. https://www.magiran. com/volume/63326
- Zargar, A. (2008). Research Plan for Developing Mosque Placement and Design Criteria, 11, Roads and Urban Development Research Center, unpublished.
- Zargar, A., Nadimi, H., & Mokhtarshahi, R. (2007). Mosque Architecture Guide. Tehran: Did Publications.
- Zargar, A., Nadimi, H., & Heravi, M. (2007). Research Plan for Developing Criteria and Guidelines for Evaluating Mosque Designs. Tehran Municipality Cultural Spaces Development Company. Not published.

#### HOW TO CITE THIS ARTICLE

Yamani, P., Noghrekar, A.H., & Hamzenejad, M. (2020). Locating Patterns of Regional Mosque's Lateral Uses (With Emphasis on the Compatibility of Lateral Uses With Religious Use). Armanshahr Architecture & Urban Development Journal. 12(29), 211-222.



URL: <a href="http://www.armanshahrjournal.com/article">http://www.armanshahrjournal.com/article</a> 103360.html



Volume 12, Issue 29, Winter 2020

ISSN: 2008-5079 / EISSN: 2538-2365 DOI: 10.22034/aaud.2020.103360

# الگوشناسی مکانیابی کاربریهای جانبی مساجد منطقهای (با توجه به میزان سازگاری کاربریهای جانبی با کاربری عبادی)\*

## یریسا یمانی۱- عبدالحمید نقره کار۲\*\*- مهدی حمزه نژاد۳

- ۱. دکتری گروه معماری، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه علم و صنعت ایران، تهران، ایران.
- ۲. دانشیار گروه معماری، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه علم و صنعت ایران، تهران، ایران (نویسنده مسئول).
  - ۳. استادیار گروه معماری، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه علم و صنعت ایران، تهران، ایران.

تاریخ دریافت: ۹۶/۰۷/۱۵ تاریخ اصلاحات: ۹۷/۰۵/۲۰ تاریخ پذیرش نهایی: ۹۷/۰۷/۰۹ تاریخ انتشار: ۹۸/۱۲/۲۹

## چکیده

مشخص کردن فضاها و جاگذاری آنها در پلان، از مهمترین گامهای طراحی معماری بناهاست. هر دیدگاهی در رابطه با انتخاب کاربریها و مشخص کردن محل استقرار آنها در پلان، می تواند منجر به طراحی معماری خاصی شود. هدف از ین مقاله یافتن الگوهای مختلف جاگذاری کاربریهای جانبی در مساجد منطقهای است. این الگوها از دیدگاههای مختلف خبرگان معماری مسجد استخراج خواهد شد. جهت دستیابی به این هدف کاربریهای جانبی مساجد با مقیاس منطقهای مشخص شدند. از آنجا که این الگوشناسی با توجه به میزان سازگاری هر کاربری با کاربری عبادی می باشد، ابتدا معیارهای سازگاری هر کاربری با کاربری با کاربری عبادی می باشد، ابتدا معیارهای بسته پاسخی طراحی و به جامعه آماری شامل دو گروه از خبرگان مذهبی و معماری ارایه شد. جهت جمعبندی و تحلیل پرسشنامهه، با مدل تصمیم گیری تاپسیس درجه سازگاری کاربریها اولویتبندی شد. بر این مبنا معیارهای سازگاری هر کاربری با کاربری عبادی، شامل عدم منافات با شأن مسجد و عدم ایجاد مزاحمت برای نمازگزاران می باشند و با توجه به این معیارها، کاربری های جانبی مساجد به چهار دسته بسیار سازگار، سازگار، کمی سازگار و ناسازگار با کاربری عبادی باسخی طراحی و به جامعه آماری شامل ۲۵ نفر از متخصصین در رابطه با جاگذاری فضای هر کاربری، پرسشنامه بسته دسته بدی طراحی و به جامعه آماری شامل ۲۵ نفر از متخصصین طراحی معماری مساجد، ارایه شد. جوابهای بهدست آمده با استفاده از آزمون آماری خی دو تحلیل شد. نتایج نشان میده مساجد منطقهای را می توان در سه الگوی مسجد خدمت گزار، مسجد نیایشی و مسجد اجتماعی عبادی طبقهبندی کرد که با توجه به تحلیل نوع رابطه مکانیابی با درجات خدمت گزار، مسجد نیایشی و مسجد اجتماعی عبادی طبقهبندی کرد که با توجه به تحلیل نوع رابطه مکانیابی با درجات خدمت گزار، الگوی مطلوب در برنامهدهی و طراحی معماری الگوی مسجد اجتماعی عبادی است.

واژگان کلیدی: مسجد منطقهای، کاربری عبادی، کاربریهای جانبی مساجد، مکانیابی کاربریها، سازگاری.

<sup>\*</sup> مقاله حاضر مستخرج از رساله دکتری معماری در دانشگاه علم و صنعت ایران با عنوان « اولویت بندی محل استقرار کاربریهای جانبی مساجد، نسبت به فضاهای اصلی عبادت در برنامهدهی مساجد منطقهای (بر مبنای میزان سازگاری کاربریهای جانبی با کاربری عبادی)» است که توسط نویسنده اول با راهنمایی نویسنده دوم و دکتر اصغر محمدمرادی و مشاوره نویسنده سوم به انجام رسیده است.

شماره ۲۹. زمستان ۱۳۹۸

#### ۱. مقدمه

مشخص کردن فضاها و جاگذاری آنها در پلان از مهمترین گامهای طراحی معماری بناهاست. قابلیت وجود عملکردهای مختلف در مساجد، این مرحله را جزو پرچالشترین قسمتهای طراحی مسجد میسازد. اگرچه ویژگیهای زمانی و مکانی هر مسجد میتواند برنامه فیزیکی آن را متفاوت سازد با این وجود، متخصصین مختلف طراحى مسجد نظراتي جهت انتخاب كاربرىها و مشخص کردن محل استقرار آنها در پلان را دارند. هر دیدگاهی که در این زمینه مطرح میشود میتواند منجر به طراحی معماری خاصی از مسجد شود. بدین منظور لازم است که این دیدگاهها شناسایی و الگویابی شوند. بنابراین، این مقاله به دنبال پاسخ گویی به این پرسشها است: آیا نظرات متخصصین معماری مسجدساز در رابطه با جاگذاری کاربریهای جانبی در مساجد منطقهای با یکدیگر متفاوت است یا در مورد آن اتفاق نظر وجود دارد؟ در صورت وجود تفاوت، هر کدام از این الگوهای فكرى واجد چه ويژگيهايي هستند؟ الگوي مناسب جهت جاگذاری کاربریهای جانبی مساجد با توجه به آموزههای دینی کدام الگو است؟ در این مقاله، در راستای پاسخ به سؤالات پژوهش، ابتدا کاربریهای جانبی مساجد با مقیاس منطقهای مشخص شدهاند. انتخاب مقیاس منطقهای بدین منظور صورت گرفته که بتوان کاربریهای بیشتری را انتخاب کرد و جواب بهدست آمده یاسخ جامعتری به سؤال پژوهش باشد. سپس به منظور ایجاد مبنایی دینی برای درجهبندی کاربریها، مفهومی تحت عنوان سازگاری تعریف شده و بدین ترتیب درجات سازگاری هر فضا با کاربری عبادی تبیین شده است. بعد از این مرحله، جاگذاری کاربریها در پلان نسبت به فضاهای اصلی عبادت توسط متخصصين معمار مسجدساز مشخص شد و سپس بر این مبنا به الگویابی دیدگاههای خبرگان پرداخته شدەاست.

#### ۲. روش تحقیق

در این تحقیق، به صورت ترکیبی از روشهای پژوهش توصیفی – تحلیلی، تحلیل محتوای تجمعی و استدلال منطقی استفاده شدهاست. به منظور سنجش فرضیه پژوهش، فرایند انجام آن به صورت زیر قابل توضیح است. برای پاسخگویی به سؤالات پژوهش، در ابتدا به منظور شناسایی کاربریهای موجود در مساجد با مقیاس منطقهای، به ضوابط و مقررات طراحی مسجد (Affairs Center, 2016, p. 34 مساجد منطقهای استخراج شد. آنگاه با بررسی چهار مسجد منطقهای در تهران مورد تکمیل قرار گرفت و با مراجعه به دو نفر خبرگان متخصص معماری، بازنگری صورت پذیرفت.

سپس جهت دستیابی به معیارهای سازگاری، به فتاوای

پنج نفر از مراجع محترم تقلید ٔ مراجعه شد و به روش تحلیل محتوای تجمعی، معیارهایی برای مشخص نمودن سازگاری کاربریها با کاربری عبادی، استخراج و در مرحله بعد به منظور قضاوت در مورد میزان سازگاری کاربریهای جانبی با کاربری عبادی، با استفاده از معیارهای مستخرج و کاربریهای شناسایی شده، پرسشنامه بسته پاسخی طراحی و پس از بررسی اولیه و آزمایشی، به همراه خلاصهای از مراحل انجام پژوهش و اهداف آن، به جامعه آماری شامل دو گروه از خبرگان شامل ده نفرخبرگان مذهبی و ده نفر خبرگان معماری ارایه شد. اعضا به صورت نمونه گیری غیراحتمالی و ترکیبی (از روشهای هدفدار قضاوتی) برگزیده شدند. بنابراین در این گام با روشی اکتشافی و میدانی به سنجش درجه سازگاری هر کاربری با کاربری عبادی پرداخته شد. سپس به منظور اندازه گیری پایایی پرسشنامه، ضریب آلفای کرونباخ برای پرسشنامه دو گروه اندازهگیری شد. ضریب الفای کروباخ برای پرسشنامه گروه مذهبی معادل ۰.۸۷ و برای گروه معماری معادل ۷۵.۷۵محاسبه شد که نشان می دهد پرسشنامه از پایایی خوبی برخوردار است. جهت جمعبندی و تحلیل پرسشنامهها، به روش پژوهش توصیفی - تحلیلی از مدل تصمیم گیری و رتبهبندی تاپسیس ٔ استفاده شد و بر این مبنا میزان سازگاری کاربریهای جانبی مساجد با کاربری عبادی مشخص شد.

سپس جهت جاگذاری فضای مختص هر کاربری، در ارتباط با فضای عبادی، با استفاده از منابع مکتوب در رابطه با ارتباط میان فضاها، پنج حالت مشخص شد. با استفاده از کاربریهای مستخرج و پیشنهادات جاگذاری کاربریها نسبت به کاربری عبادی، پرسشنامه بسته پاسخ دیگری طراحی و به جامعه آماری شامل ۲۵ نفر از متخصصین برجسته طراحی معماری مساجد در سطح کشوری، ارایه شد. اعضا به صورت نمونه گیری غیراحتمالی به روش هدفدار قضاوتی برگزیده شدند. بدین ترتیب به روش پژوهش توصیفی- تحلیلی از پرسش شوندگان، خواسته شد که برای جاگذاری ۲۵ کاربری جانبی مساجد، با پنج گزینه پیش رو اظهار نظر کنند و جوابهای بهدست آمده با استفاده از آزمون آماری خی دو<sup>۵</sup> دستهبندی شد. به منظور اندازه گیری پایایی پرسشنامه، ضریب آلفای کرونباخ اندازه گیری شد. ضریب آلفای کرونباخ برای پرسشنامه معادل ۰.۸۰ مورد محاسبه قرارگرفت که نشانمی دهد پرسشنامه از پایایی خوبی برخوردار است. جوابها با توجه به نتایج مشخص شده مورد تحلیل قرار گرفت.

## ۳. مبانی نظری پژوهش

مسجد در میان اندامهای درون شهری هر شهر و روستا، همیشه جایگاه ویژه خود را داشته است. پیامبر اکرم (ص) با تأسیس اولین مسجد در مدینه، در واقع جامعه اسلامی را در مدینه پایهگذاری کردند. این بنای هرچند کوچک، در تحقق اهدافی بزرگ، نقشی کلیدی را ایفا مینمود.

معماري و شهرسازي آرمانشهر

مسجدالنبی نه تنها مرکز عبادی- سیاسی مدینه در آن زمان به شمار میآمد، بلکه محور اکثر فعالیتهای فرهنگی و اجتماعی مردم نیز قرار داشت. «مسجد در صدر اسلام، تنها برای ادای فریضه نماز نبود. بلکه مرکز جنب و جوش و فعالیتهای دینی و اجتماعی مسلمانان، همان مسجد بود. هر وقت لازم میشد اجتماعاتی صورت گیرد، مردم را به حضور در مسجد دعوت میکردند و مردم از هر خبر مهمی، در آنجا با خبر میشدند.» (199, p.) این نوع نگاه تا حدی در برخی از دورههای اسلامی نیز تداوم داشت. مساجد علاوه بر کارکرد اصلی آنها که کارکرد عبادی است، کارکردهای جانبی فراوانی نیز داشتهاند. وجود کارکردهای متنوع در مساجد از جمله عوامل پویایی و حیات اجتماعی آنها بوده است.

برای روشن شدن وضعیت کاربریهای جانبی در مساجد، به جستجو در روایات و احادیث پرداخته شد. نوبهار یکی از معتبرترین پژوهشگران حوزه مسجد است که کتاب سیمای مسجد وى بسيار حائز اهميت مىباشد (Nobahar, 1997). کتاب احکام مسجد فلاح زاده نیز به مسائل حکمی مسجد پرداخته است (Fallahzadeh, 2005). پایاننامههایی نیز در سطح کارشناسی ارشد حوزههای علمیه مانند پایاننامه حوزه علميه جامعهالمصطفى العالميه تحت عنوان «مسجد و کارکردهای آن از منظر قرآن و حدیث» انجام شدهاست (Nangro, 2008). بدین ترتیب احادیث و روایاتی که مرتبط با کاربریهای جانبی مساجد بودند، انتخاب شدند. سپس به منظور بهرهگیری بیشتر از احادیث و روایات وارده، به استخراج کدهای توصیفی و تفسیری در این اسناد پرداخته شد. بدین ترتیب، احادیث و روایات با توجه به مضمون در ۱۰ دسته شامل عبادی، آموزشی، تجاری، بهداشتی، مسکونی، درمانی، خدماتی، اداری، تفریحی و عبور و مرور دستهبندی و مورد بررسی قرار گرفتند. که به منظور خلاصهسازی، در این مقاله از ارائه آنها چشم پوشی شدهاست؛ ولى به طور خلاصه بنا بر روايات و احاديث وارده می توان متوجه شد که در شرایط عادی، انجام فعالیتهای دینی و اموزشی و بهطور ویژه آموزش مسائل دینی در مساجد، مورد تأیید ائمه (ع) است و از کلیه فعالیتهایی که منجر به غفلت از خداوند و غرق شدن در دنیاست و یا با شأن مسجد منافات دارد نهی شدهاست.

امروزه کاربریهای مختلفی در کنار مساجد شکل می گیرد که با این قاعده کلی میتوان تا حدودی به مذموم با مطلوب بودن آنها از نگاه احادیث و روایات پی برد. البته در رابطه با تشخیص مسائل روز، یکی از منابع معرفتی اسلام، فتاوای مراجع محترم تقلید است که مجتهد با توجه به منابع معرفتی اصیل اسلامی در باره آن مسایل اجتهاد کرده است. یک قاعده مشهور در سنت فقهی، آن است که وظیفه فقیه تعیین حکم برای موضوعات است، اما تعیین موضوع، خارج از حوزه فقه و راجع به عرف است. در واقع فقیهان پس از استثنای موضوعاتی که شارع آنها را وضع فقیهان پس از استثنای موضوعاتی که شارع آنها را وضع

کرده است، تشخیص دیگر موضوعات را بر عهده عرف دانستهاند. در زبان فقهی، زمانی که سخن درباره عرف بهعنوان مرجع تشخیص موضوع به میان میآید، دو معنا از آن اراده میشود: معنای نخست راجع به موضوعاتی است که مورد ابتلای عموم مردم است و مرجع تشخیص درباره موضوع، دریافتی عمومی برآمده از طبقات مختلف جامعه است که در اصطلاح عرفا «عرف عام» خوانده میشود. معنای دوم راجع به موضوعاتی است که مفهوم آن مورد ابتلای گروه خاصی از جامعه است و عامه مردم حتی اگر در تماس با آن مفاهیم قرارگیرند، در مظان درک آن گروه مفاهیم و موضوعات نیستند. در این معنا، درک آن گروه خاص نزد فقها «عرف خاص» خوانده میشود. به تعبیر مامروزی میتوان این نوع درک را درک تخصصی در برابر امروزی عمومی نامید (Pakatchi, 2009, p. 219).

بنابرابن قاعده، در رابطه با مفهوم سازگاری، به فتاوا و استفتائات مراجع محترم تقلید مراجعه شد و این مفهوم از این نظرات استخراج گشت اما تعیین درجات سازگاری، به عرف خاص که خبرگان مذهبی و معماری هستند واگذار شد و تعیین محل جاگذاری کاربریهای جانبی نیز به عهده خبرگان معماری مسجد گذاشته شد.

## ۴. پیشینه پژوهش

با توجه به نقش مهم مساجد در شهرهای اسلامی، پژوهشهای بسیاری در این زمینه صورت پذیرفته است و افراد با توجه به دیدگاههای خود توصیههایی در مورد استقرار کاربریهای جانبی در مساجد داشتهاند. یکی از این منابع کتاب «معیارهای طراحی مساجد» است که توسط شورای معماری مرکز رسیدگی به امور مساجد نوشته شده و بهعنوان دستورالعمل اجرایی طراحی مساجد تهران مورد استفاده قرار می گیرد. در این کتاب فضاهای مورد نیاز برای مساجد در مقیاسهای مختلف توضیح داده شده و با دستهبندی آنها به فضاهای اصلی، جانبی و الحاقی، به نوعی الگوی استقرار فضاها در پلان را از نظر شورای معماری مرکز رسیدگی به امور مساجد مشخص شورای معماری مرکز رسیدگی به امور مساجد مشخص نموده (Mosque Affairs Center, 2016, p. 19).

یکی از پراهمیت ترین منابع در این حوزه کتاب «راهنمای معماری مسجد» است (گراهنمای معماری مسجد» است (گراهنمای معماری مسجد آمده: «با وجودی که اصلی ترین کارکرد مسجد مسجد آمده: «با وجودی که اصلی ترین کارکرد مسجد ایفاگر نقشهای مختلفی در مقاطع مختلف زمانی بوده است.» نقشهای مختلفی در مقاطع مختلف زمانی بوده است.» (Zargar, Nadimi, & Mokhtarshahi, 2007, p. 26) این کتاب راهکار طراحی مساجد، این گونه ارائه شدهاست: «به نظر می رسد که در نظر گرفتن محلی جدا برای فعالیتهای جنبی در کنار مسجد و یا حداقل اختصاص دادن قسمتی از محوطه مسجد به فعالیتهای جنبی، راه حل مناسبی باشد، تا به این وسیله تداخلی چه از نظر حل مناسبی باشد، تا به این وسیله تداخلی چه از نظر حل مناسبی باشد، تا به این وسیله تداخلی چه از نظر

شماره ۲۹. زمستان ۱۳۹۸

عملکرد و چه از نظر شأن و قداست با عبادت که در واقع عملکرد اصلی مسجد است، صورت نگیرد. به این ترتیب می توان فضای شبستان را به انجام عبادات اختصاص داد و سایر فعالیتها در فضاهایی مجاور آن ساماندهی گردند.» (Zargar, 2008, p. 27).

پژوهشی تحت عنوان «تدوین استانداردهای فضاهای معماری: ضوابط، معیارها و راهنمای طراحی مساجد در اقلیمهای پنجگانه» انجام شدهاست (2012). (Bemanian, 2012) توصیه این پژوهش در باب عملکردها، پیشبینی فضاهای مورد نیاز برای عملکردهای جانبی الحاقی (رعایت عدم تداخل سایر عملکردها با عملکرد عبادی مسجد)، تفکیک عرصه اندرونی (حائز فضیلت) و بیرونی (فاقد فضیلت) و حداقل تزاحم و حداکثر توافق در عملکردها، است.

منبع دیگر در این زمینه، کتاب شهر و معماری اسلامی است (Naqizadeh, 2008). وي معتقد است كه پس از انقلاب اسلامی مساجد تا حدودی نقش اصلی خویش را در رابطه با ساير عملكردهاي اجتماعي بازيافتهاند (-Naqiza deh, 2008, p. 352). اما نكته حايز اهميتى كه بدان اشاره می کند در رابطه با فضای انجام این فعالیتهاست. وى اظهار مىدارد چون غالب مساجد به ويژه مساجد احداث شده طی دهههای گذشته، برای انجام فعالیتهای اجتماعی طراحی نشدهاند، به ندرت می توانند به صورت جامع پاسخگوی نیازهای اجتماعی باشند و غالبا با کمبود فضا و اغتشاش مواجه بوده و ارتباط فضاها و فعاليتهاى مختلف از یک نظم و هماهنگی و سلسله مراتب منطقی برخوردار نیستند که در طراحیهای جدید بایستی توجه جدی به آن مبذول شود. فیالمثل ارتباط فضاهای آموزشی و کلاسها با شبستان مسجد میتواند ارتباطی بسیار قوی تر از فضایی باشد که به صندوق قرض الحسنه اختصاص می یابد. نکته دیگر این که مجموعه مسجد و اطراف آن بایستی به صورتی طراحی شوند که نقش اصلی به مسجد واگذار شود و سایر فعالیتها با رعایت سلسله مراتب و هماهنگی همجواریها، حول آن گسترش یابند (Naqizadeh, 2008, p. 353). اين كتاب در ارايه راهحل، رابطه مسجد با عملکردها و فعالیتهای فردی و جمعی و شهری را در دو رابطه اصلی درونی و بیرونی طبقهبندی کرده است. رابطه درون متوجه آن دسته فعالیتهایی که متناسب با شئونات و معنویت مسجد است که می توانند در فضای درون مسجد انجام شوند. رابطه بیرونی نیز به آن دسته از فعالیتهای شهری اطلاق میشود که در خارج فضای مسجد رخ میدهند. با این توضیح که درجه قرب و همجواری آنها با مسجد، تابع سلسله مراتبی است که طی آن به آرامش و معنویت و ارزش و مقام و طهارت و قداست مسجد خدشهای وارد نیاید (Naqizadeh, 2008, p. 397). محمد تاج الدین حاج محمدرسدی که از اساتید بهنام دانشگاههای مالزی است، در کتاب مسجد بهعنوان مرکز توسعه اجتماعی، کاربریهایی را برای مسجد بر میشمارد

و با توجه به شرایط خاص فرهنگی اجتماعی مالزی، الگویی جهت استقرار فضاها در مساجد پیشنهاد مینماید. بیشتر توصیههای ایشان، توصیههای فقهی در طراحی فضاهایی مانند: شبستان، ورودی، نمازخانه خانمها و سرویسهای بهداشتی است ولی گاه به نکات ریزی در ارتباط میان فضاها اشاره می کند. به عنوان مثال پیشنهاداتی برای گروهبندی چندفضا با هم ارایه مینماید و یا در ارتباط میان فضاها با شبستان، به سرریزی جمعیت و نیز توسعه آینده مسجد توجه دارد که بسیار حائز اهمیت است (Haji).

بدین ترتیب اگرچه در برخی از توصیههایی که محققین داشتهاند، هم پوشانی و اتفاق نظر وجود دارد ولی در برخی نیز، افراد با دیدگاههای مختلف توصیههای متفاوتی جهت استقرار کاربریهای جانبی در مساجد داشتهاند که تکیه به هر کدام از آنها در مرحله طراحی، منجر به معماری خاصی می شود.

## ۵. یافتههای پژوهش

جهت پاسخگویی به سؤالات پژوهش، ابتدا کاربریهای موجود در مساجد منطقهای شناسایی شدند. کاربریهای مستخرج را میتوان در هشت دسته کلی آموزشی، فرهنگی، بهداشتی، خدماتی، اجتماعی، تجاری، مسکونی و ورزشی دستهبندی کرد که هر کدام از این کاربریها به کاربریهای ریزتری تقسیم شدند و در کل ۲۵ کاربری جانبی شامل: کلاسهای عمومی دینی، حوزه علمیه، کلاسهای درسی و هنری، کتابخانه، سایت کامپیوتر، وضوخانه سرویس بهداشتی، حمام، آشپزخانه، غذاخوری، سالن اجتماعات، پارکینگ، مهدکودک، قرض الحسنه، دفتر بسیچ، شورای حل اختلاف، واحدهای تجاری، تعاونی مصرف، مهمانسرا، خانه طلاب، خانه امام جماعت، خانه سرایدار، سالن ورزشی و استخر مشخص شد.

در گام دوم، بر مبنای تحلیل محتوای نظر پنج نفر از مراجع محترم تقلید در رابطه با کاربریهای جانبی مساجد، در یک بیان کلی میتوان گفت در صورتی که ناچار به انجام فعالیتی در مسجد نباشیم و آن فعالیت با کیفیت وقف منافاتی نداشته باشد، اجازه انجام فعالیتهایی در مسجد داده می شود که منافات با شأن مسجد نداشته و مزاحمتی برای کاربران عبادی ایجاد ننمایند. این دو شرط بهعنوان معیارهای گزینش و اولویت بندی کاربریهای جانبی مساجد در نظر گرفته شد که در این مقاله تحت عنوان سازگاری آن کاربری با کاربری عبادی از آن نام برده می شود.

بر مبنای سازگاری، پرسشنامه بسته پاسخی طراحی شد که دو معیار سازگاری (شامل عدم منافات با شان مسجد و عدم ایجاد مزاحمت) را برای کاربریهای مستخرج در مقیاس مساجد منطقهای میسنجید. بدین ترتیب از پرسششوندگان، خواسته شد که با طیف لیکرت برای ۲۵

شماره ۲۹. زمستان ۱۳۹۸

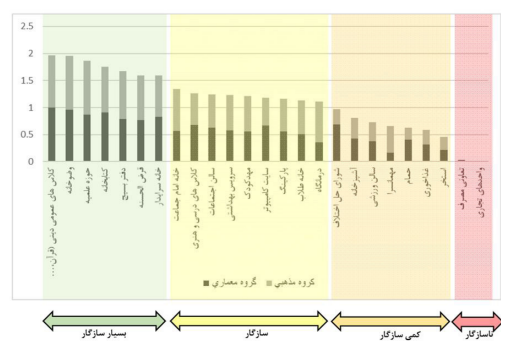
معماري و شهرسازي آرمانشهر

کاربری جانبی مساجد در مورد دو شاخص مزاحمت و عدم شأنیت کاربریهای جانبی با کاربری عبادی اظهارنظر کنند. پس از جمع آوری پرسشنامهها، به منظور تحلیل آنها مقیاسهای کیفی لیکرت تبدیل به مقیاس کمی با نمره دهی از ۰ تا ۵ شد.

جهت جمعبندی و تحلیل این پرسشنامهها، از مدل تصمیمگیری و رتبهبندی تاپسیس استفاده شد. این مدل یکی از مدلهای تصمیمگیری چند شاخصه است. در این روش با توجه به چند معیار، می توان گزینهها را اولویتبندی کرد. بدین ترتیب در انتهای محاسبات

فاکتوری به نام شاخص شباهت استخراج می شود که مبنای اولویت بندی گزینه هاست. تمام مراحل این روش با فرمول دهی در نرمافزار اکسل محاسبه شد. شکل ۱ اولویت وجود کاربری ها در مساجد منطقه ای را از نظر دو گروه معماران و علمای مذهبی نشان می دهد که در محور افقی آن نام کاربری و در محور عمودی آن، عدد شاخص شباهت درج شده است. در این جدول کاربری ها با توجه به میزان شاخص درجه شباهت، به چهار دسته بسیار سازگار، سازگار، کمی سازگار و ناسازگار دسته بسیار سازگار.

## شکل ۱: نمودار درجات سازگاری کاربریهای جانبی مسجد با کاربری عبادی



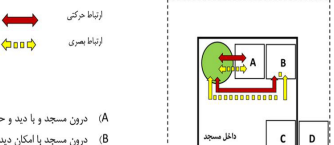
بر طبق نتایج، فعالیتهای بسیار سازگار شامل: کلاسهای عمومی دینی، وضوخانه، حوزه علمیه، کتابخانه، دفتر بسیج، قرضالحسنه و خانه سرایدار است. قرارگیری این کاربریها در مساجد در اولویت قرار دارد. فعالیتهای سازگار به ترتیب شامل خانه امام جماعت، کلاسهای درسی و هنری، سالن اجتماعات، سرویس بهداشتی، مهدکودک، سایت کامپیوتر، پارکینگ، خانه طلاب و درمانگاه میباشد. پس از آنها، شورای حل اختلاف، آشپزخانه، سالن ورزشی، مهمانسرا، حمام، غذاخوری و استخر با سازگاری کم و تعاونی مصرف و واحدهای تجاری ناسازگار با کاربری عبادی تشخیص داده شدهاند.

در گام بعدی جهت جاگذاری فضای مختص هر کاربری، در ارتباط با فضای عبادی، پنج حالت مشخص شد. این

تقسیمبندی با اقتباس از مبحث رابطه میان دو فضا در کتاب زیباییشناسی گروتر استخراج شد (,P. 2004) بدین ترتیب هر کاربری می تواند درون مجموعه مسجد و یا خارج از آن باشد. در صورتی که درون مسجد باشد، بر اساس نوع ارتباط بصری و حرکتی به سه درجه با دید و حرکت قوی به فضاهای اصلی، با امکان دید و حرکت کنترل شده و محدود به فضاهای اصلی و نیز با تفکیک کامل دید و حرکت نسبت به فضاهای اصلی تقسیمبندی شده و اگر در خارج از مسجد باشد در فضای مکمل کنار مسجد و یا خارج از حریم مسجد دو گزینه پیش رو هستند که نمودار آن به صورت شماتیک ترسیم شدهاست (شکل

Ε

## شکل ۲: نمودار شماتیک قرارگیری کاربریها در فضای مسجد



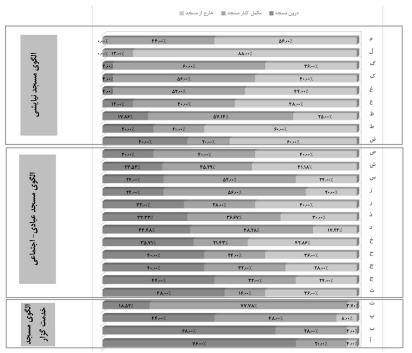
خارج از مسجد

- (A درون مسجد و با دید و حرکت قوی به فضاهای اصلی
- B) درون مسجد با امکان دید و حرکت کنترل شده و محدود به فضاهای اصلی
  - C درون مسجد با تفکیک کامل دید و حرکت
    - D) قرارگیری در فضای مکمل کنار مسجد
      - E) قرارگیری خارج از حریم مسجد

بر مبنای پنج حالت جاگذاری، از پرسششوندگان که شامل متخصصین معماری که از طراحان برجسته مساجد در سطح کشوری هستند، خواسته شد که برای جاگذاری ۲۵ کاربری جانبی مساجد با پنج گزینه پیش رو اظهارنظر کنند. جوابها حاکی از آن است که در مورد محل قرار گیری کاربریهای جانبی در مساجد منطقهای در دیدگاههای متخصصین معمار مسجدساز اختلاف نظر وجود دارد. بهمنظور امکان دستهبندی بهتر این دیدگاهها، با تجمیع پنج گزینه، محلهای استقرار پیش رو به سه گزینه درون مسجد، فضای مکمل کنار مسجد و خارج از مسجد تحدید شدند. درصد کاربریهایی که هر متخصص در هر کدام از این وضعیتهای استقرار مشخص کرده در شکل ۳ به تفکیک مشخص شده است. پاسخها مورد آزمون آماری خی دو قرار گرفت. این آزمون از آزمونهای آماری و از نوع ناپارامتری است و برای ارزیابی همقوارگی متغیرهای اسمی به کار می رود. بدین منظور دو فرض تعریف شد:

فرض صفر: توزیع کاربریهای جانبی در درون مسجد، فضای مکمل کنار مسجد و خارج از مسجد یکسان نیست. فرض یک: توزیع کاربریهای جانبی در درون مسجد، فضای مکمل کنار مسجد و خارج از مسجد یکسان است. به این ترتیب نتایج آماره خی دو نشان میدهد که در سطح معناداری ۰.۰۵ تعداد ۱۲ نفر از متخصصین ذیل فرض آماری یک، تمایل به توزیع نسبتا یکنواخت و ۱۳ نفر دیگر ذیل فرض آماری صفر، تمایل به توزیع غیر یکنواخت کاربریهای جانبی، در سه محل استقرار درون مسجد، فضای مکمل کنار مسجد و خارج از مسجد دارند. جوابها حاکی از آن است که از ۱۳ نفر، ۴ نفر قرارگیری کاربریهای جانبی در فضاهای درونی و مکمل کنار مسجد و نه نفر قرارگیری کاربریهای جانبی در فضاهای خارجی و مکمل کنار مسجد را ترجیح میدهند که میتوان آنها را در سه الگو دستهبندی کرد که این دسته بندی در شکل ۳ قابل مشاهده است.

شکل ۳: نمودار درصدی نظر متخصصین معماری مسجد در رابطه با قرارگیری کاربریهای جانبی در سه وضعیت استقرار درون مسجد، فضای مکمل کنار مسجد و خارج از مسجد



## ۶. پیشینه پژوهش

دیدگاههای مطرح شده از نظر متخصصین معمار مسجدساز در سه الگو قابل تفکیک است نمودار شماتیک هر کدام از الگوها ترسیم شده که درواقع سه بعدی شده شکل ۲ است. این نمودار باتوجه به نتایج پاسخهای متخصصین کامل شدهاست. البته از آنجا که برای تحلیل دیدگاههای متخصصین لازم شد که در تحلیلها، سه گزینهای که ناظر به درون مسجد بودند با یکدیگر ادغام شوند، در این دیاگرام نیز ادغام سه گزینه درون مسجد صورت گرفته

## 8-۱- الگوی مسجد خدمتگزار

در این الگو، خبرگان معماری مسجد تمایل بیشتری به قرارگیری کاربریهای جانبی در درون و فضای مکمل مسجد را دارند و فضای خارج از مسجد، سهم بسیار کمی از کاربریهای جانبی را به خود اختصاص داده است که در شکل ۴ نیز قابل مشاهده است. با مقایسه درجات سازگاری با انتخاب محل قرارگیری کاربریهای جانبی نسبت به فضاهای اصلی عبادی، مشاهده می شود که معماران در این دیدگاه، کاربریهای ناسازگار را در فضای خارجی قرار دادهاند و بقیه کاربریها در فضاهای داخلی و مکمل توزیع شدهاند که البته در این میان، گاه حضور کاربریهای با سازگاری کمتر نیز در فضاهای داخلی دیده میشود که می تواند منجر به ایجاد مزاحمت برای نماز گزاران شود و یا این که با شأنیت مسجد منافات داشته باشد. نتیجه این نوع تفکر، طراحی مسجدی با کاربریهای جانبی فراوان در درون خود است که مسلما در کاربرد، مسجدی خدماتی تر و اجتماعی تر خواهد بود.

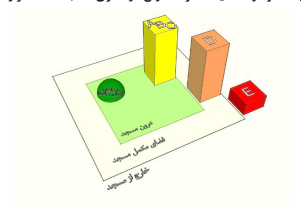
در این الگو، مساجد قابلیت بیشتری برای تبدیل شدن به کانونهای فعال عبادی، اجتماعی، خدماتی و سیاسی را دارند که در اندیشه امام خمینی (ره) بر آن تأکید شدهاست ولی از طرفی بیم آن می رود که حضور پررنگ کاربریهای جانبی چه از نظر تظاهرات بیرونی حجم و چه از نظر کیفیت و کمیت کاربریها و نیز محل قرارگیری أنها، فعاليت عبادي را تحت الشعاع قرار دهد.

در نگرش امام خمینی (ره) به مثابه رهبر انقلاب اسلامی مسجد علاوه بر نقش عبادی باید دارای عملکرد سیاسی و اجتماعی نیز باشد. البته وجود فعالیتهای گوناگون

نباید مانع عملکرد اصلی مسجد یعنی عبادت باشد. وی مسجد را در جامعه صدر اسلام، الگوی ایده آل می دانستند و وضعیت موجود مساجد در قبل از انقلاب اسلامی را نادرست مىخواندند (Fazeli, 2008, p. 111). با توجه به نظرات ایشان بود که در دهه نخست بعد از وقوع انقلاب اسلامی، مسجد از لحاظ سیاسی، نقش و عملکرد راهبردی در ساختار جامعه ایران پیدا کرد. این امر باعث شد تا فهم تازهای از مسجد در افکار عمومی شکل بگیرد. به علاوه امکانات و فعالیتهای فرهنگی، اجتماعی، سیاسی و حتی اقتصادی تازهای در مساجد متمرکز شد. در دهه دوم انقلاب و بعد از اتمام جنگ، با تغییر فضای سیاسی و فرهنگی کشور، و با آشکارشدن مسائل اجتماعی که آیتالله خامنهای رهبر انقلاب، آن را «تهاجم فرهنگی» نامید، باعث شد تا توسعه فرهنگ دینی که به واسطه شرایط جنگ کمتر درباره آن صحبت میشد، نقشی پررنگ تر در مساجد بیابد. از تاثیرات این گفتمان بر فضای مسجد مى توان به توسعه ساختار سازمانى مساجد از طریق افزوده شدن کانونهای فرهنگی و هنری، دفاتر و کانونهای مذهبی، صندوقهای قرضالحسنه، شرکتها و فروشگاههای مصرف، سالنهای مطالعه، توسعه کتابخانهها و موسسات دیگر، نام برد (Fazeli, 2008, p. 115).

معمولا بهمنظور گسترده نمودن هرچه بیشتر برنامه فیزیکی در داخل مجموعه مسجد، تلاش زیادی برای اخذ مجوز طبقات بیشتر در زیر سطح زمین و در بالای آن و استفاده از حداکثر تراکم ساختمانی به قیمت حذف فضاهای باز متعلق به مسجد صورت می پذیرد که عموما به منظور تامین نیازهای فرهنگی، ورزشی، آموزشی، خدماتی و غیره در سطح حوزه نفوذ مساجد و نیز تامین منابع مالی مورد نیاز از محل درآمدهای حاصل از کاربریهای جانبی، جهت تأمین هزینههای جاری و کمک به خودگردان نمودن مسجد است. پیامد چنین مسئلهای می تواند منجر به ایجاد ساختمانهایی با هیکلهای بزرگ و خارج از مقیاس انسانی و نامتناسب با همجواریهای شهری، پیچیدهشدن و از بین رفتن خوانایی طرحهای معماری، عدم تناسب بین فضاهای پر و خالی عدم تامین فضای باز مورد نیاز مساجد و تبدیل مسجد به مجموعه بنایی که اساسا دیگر نمی توان آن را مسجد نامید، خواهد بود (-Zargar, Nadimi, & Her .(avi, 2007, p. 27

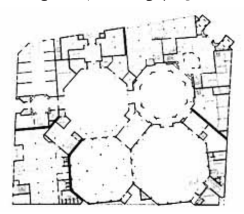
## شکل ۴: نمودار شماتیک نظر معماران در الگوی مسجد خدمتگزار



از نمونههای این نوع تفکر در ساخت مساجد، می توان به مسجد امام سجاد (ع) واقع در بزرگراه اشرفی اصفهانی در شهر تهران اشاره کرد. که کاربریهای فراوان تجاری، اداری، فرهنگی و غیره، شبستانها و فضاهای عبادت را به طور کلی احاطه کرده و منجر به ایجاد ساختمانی بزرگ و خارج از مقیاس انسانی شدهاست. این مسجد دارای سه آمفی تئاتر وسیع و یک سالن ورزشی چند منظوره همراه با امکانات جانبی آن است. آشپزخانه و رستوران در سه طبقه به همراه جانبی آن است. آشپزخانه و رستوران در سه طبقه به همراه

پاساژی در دو طبقه و یک درمانگاه بزرگ از دیگر بخشهای این مجموعه میباشد. علاوه بر اینها یک مرکز آموزشی کامل و یک بانک در سه طبقه و مجموعهای شامل کتابخانه و قرائت خانههای وسیع و مرکز بزرگی برای اداره بسیج و مکانی برای صندوق قرض الحسنه در دو طبقه و چند فضای اقامتی به صورت آ پارتمان و فضاهای فرهنگی و تجاری دیگر از جمله فضاهای این مجموعه است (X (X (X (X (X (X (X )). (X (X (X )). (X (X )).

#### شكل ۵: پلان مسجد امام سجاد (ع)



## ۶-۲- مسجد نیایشی

در این الگو، خبرگان معماری مسجد تمایل به جاگذاری کاربریهای جانبی در خارج و فضای مکمل مسجد را دارند. در این نوع دیدگاه همانطور که به صورت شماتیک در شکل  $\alpha$  نشان داده شده، فضاهای داخلی مسجد، سهم بسیار اندکی از کاربریهای جانبی را به خود اختصاص دادهاند که با مقایسه این نتایج با درجات سازگاری کاربریهای جانبی با کاربری عبادی، مشاهده میشود که این کاربریها جزء کاربریهای با سازگاری بسیار بالا هستند و کاربریهای سازگار، کمی سازگار و ناسازگار در فضاهای خارج و مکمل مسجد جایابی شدهاند. نتیجه طراحی مساجد با چنین تفکری، مساجدی است که خلوص بیشتری در فضاهای داخلی خود دارند و فضاهای داخلی مسجد صرفاً کاربری عبادی دارند.

اما در اسلام، مسجد تنها معبد نیست، زیرا اساساً، عبادت در اسلام، منحصراً به دعا و نیایش و انجام امور ویژه دینی محدود نمیشود. عبادت، هر عمل و حقی است که آدمی نه برای نفع فردی، که برای خلق انجام میدهد و همین نمونهای از ظهور توسعه در جوامع اسلامی است. به بیانی دیگر مسجد در اسلام کانون عبادت است، اما عبادتی که دامنه تعریف و توسعه آن، چگونگی و چیستی کلیه امور مربوط به زندگی اجتماعی، اقتصادی و سیاسی جهان اسلام را در بر گرفته و گزارههای دینی را مفهوم و عبنیت می بخشد. براساس همین گستردگی مفهوم عبادت در اسلام است که مسجد پیامبر برای کارکردی چندگانه داختصاص یافته و سنت بهرهبرداری چند منظوره را بنیان

میگذارد (Noghrekar & Alalhesabi, 2011). مسجد پیامبر (ص) کانون اصلی جامعه اسلامی شناخته می شود و کلیه امور اجتماعی، سیاسی، فرهنگی و اقتصادی از طریق مسجد صورت می گیرد. از این نظر تفاوت اساسی بین الگوی ایده آل مسجد و کلیسا دیده می شود. «نسبت بین مسلمانان و مسجد به گونهای تعریف شده که مسلمانان در تماس و ارتباط دائمی با مسجد هستند، در صورتی که مسیحی می تواند کلیسا را حاشیهای بسیار فرعی از زندگی خویش تلقی کند» (Mohammadi, p. 264). به همین دلیل معماری و فضای مسجد بایستی به گونهای باشد که بر خلاف کلیسا بتوانند کار کردهای عبادی و کار کردهای اجتماعی گستردهای داشته باشند.

در ضمن وجود کاربریهای جانبی می تواند منجر به افزایش سرمایههای اجتماعی و ایجاد زمینهای برای حضور بیشتر افراد در مساجد شود. به لحاظ اجتماعی میان سطح عملکردی مساجد در حوزههای اجتماعی و فرهنگی و مذهبی با میزان همبستگی اجتماعی در میان ساکنان منطقه رابطه مستقیم وجود دارد. به عبارت دیگر هرچه بر میزان کمیت و کیفیت فعالیتهای اجتماعی و فرهنگی و مذهبی مسجد افزوده شده و افراد بیشتری در انجام این فعالیتها در گیر شوند، میزان همبستگی اجتماعی ساکنین منطقه تقویت خواهد شد (2010, از نظر مردم نیز، فعالیتهای جانبی مساجد باعث ایجاد زمینهای برای حضور بیشتر در مسجد، شکل گیری خاطرات و برقراری تعاملات اجتماعی و در نهایت حس تعلق به مسجد می شود (Falahat, 2005, p. 41).

محماری و شهرسازی آرمانشهر شماره ۲۹۰ زمستان ۱۳۹۸ از نمونههای این الگو می توان به مسجد حضرت قائم(ع) نارمک اشاره کرد که با توجه به این که مسجد بزرگی است، ولی برای کاربریهای جانبی آن، فضای مناسبی در نظر گرفته نشده است. با توجه به نیاز به وجود فضاهای جانبی، فضای شبستان زنانه واقع در طبقه دوم به قسمت اداری، کلاس و مهد کود ک تبدیل شده و خانمها در قسمتی از شبستان مردانه نماز می خوانند که این خود مشکلاتی

را بهوجود آورده است. بدین صورت مساجدی که برای انجام فعالیتهای اجتماعی طراحی نشدهاند، به ندرت می توانند با توجه به نیازهای معاصر، پاسخگوی خواسته های اجتماعی مردم باشند و غالباً با کمبود فضا و اغتشاش مواجه شده و ارتباط فضاها و فعالیتهای مختلف از یک نظم و هماهنگی و سلسله مراتب منطقی برخوردار نیستند (Nagizadeh, 2008, p. 353).

#### شکل ۶: نمودار شماتیک نظر معماران در الگوی مسجد نیایشی

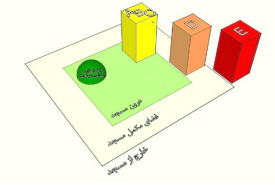


## -7-8 مسجد عبادی – اجتماعی

در این الگو، خبرگان معماری مسجد، تمایل به توزیع کاربریهای جانبی در درون، فضای مکمل و خارج از مسجد را دارند. در این نوع دیدگاه، مانند آنچه در شکل ۶ نشان داده شده، کاربریها در سه حوزه مشخص شده توزیع نسبتا یکنواختی دارند. نتایج نشان می دهد که متخصصین کاربریهای با سازگاری بالاتر را در فضاهای داخلی مسجد، کاربریهای با سازگاری متوسط را در فضاهای مکمل کنار مسجد و کاربریهای با سازگاری کم را در خارج از مسجد سامان دهی کردهاند که راه حلی میانه رو و منطقی به نظر ما آید.

بدین ترتیب در صورت طراحی مناسب با این نوع توزیع کاربریهای جانبی، در عین حال که مساجد طبق الگوی مسجد پیامبر(ص) و انقلاب اسلامی کانونهای فعال عبادی، اجتماعی، خدماتی و سیاسی خواهند بود و نیز نیازهای مختلف در سطح حوزه نفوذ مساجد و منابع مالی مورد نیاز جهت هزینههای جاری مسجد را تامین نموده و منجر به ایجاد همبستگی اجتماعی و حس تعلق به مسجد میشوند، با قرارگیری کاربریهایی با سازگاری بالاتر در فضای داخلی مسجد، مساجد دارای خلوص نیز بوده و کیفیات آن در نظر گرفته خواهد شد چرا که کاربریهای با سازگاری کمتر به حوزههای داخلی نفوذ نداشتهاند.

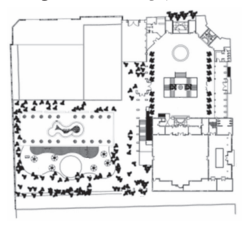
شکل ۷: نمودار شماتیک نظر معماران در الگوی مسجد عبادی - اجتماعی



بیشتر مساجد سنتی ایران در این الگو جای می گیرند و از نمونههای معاصر این الگو می توان به مسجد شهید عاصمی اشاره کرد. این مجموعه دارای فضای باز و نیمه باز مناسبی در تناسب با فضاهای بسته است. قسمت عبادی در حیاطی جداگانه که کاربریهای سازگار در اطراف آن جاگذاری

شدهاند، قرار گرفتهاند و در کنار حیاط و در فضایی مکمل قسمت عبادی، فضاهایی جهت بازی بچهها و نیز کاربریهای جانبی دیگری شکل گرفتهاند. در این مسجد، کاربریهای ناسازگار و با سازگاری کمتر در خارج از مسجد مستقر شدهاند.

### شکل ۸: یلان مسجد شهید عاصمی



## ۷. نتیجهگیری

این پژوهش در پی یافتن الگوهای مکانیابی کاربریهای جانبی مساجد منطقهای، بر اساس میزان سازگاری کاربریهای جانبی با کاربری عبادی صورت پذیرفت. با توجه به دو معیار عدم مزاحمت و عدم منافات با شأن مسجد که بهعنوان معیارهای تشخیص میزان سازگاری مورد شناسایی قرار گرفتند، کاربریهای جانبی مساجد به لحاظ میزان سازگاری با کاربری عبادی به چهار دسته

بسیار سازگار، سازگار، کمی سازگار و ناسازگار درجهبندی شدند. بر مبنای نظر خبرگان معماری مسجد در رابطه با جاگذاری کاربریهای جانبی در سه قسمت درون، فضای مكمل و خارج از مسجد، سه الگوى مسجد خدمت گزار، مسجد نیایشی و مسجد اجتماعی- عبادی قابل تشخیص است. نقاط قوت و ضعف این الگوها و نیز نوع رابطه مکانیابی با درجات سازگاری کاربریهای جانبی با کاربری عبادی مورد تحلیل قرار گرفت که به طور خلاصه در جدول ۱ آورده شدهاست.

## جدول ۱: جمعبندی ویژگیهای سه الگو

نقاط قوت

| جاگذاری کاربریهای | مكانيابي        |                    |
|-------------------|-----------------|--------------------|
| جانبی با توجه به  | کاربریهای جانبی | $\bar{\mathbb{Z}}$ |
| درجات سازگاری     |                 | .٩                 |
| آنها              |                 |                    |
|                   |                 |                    |



در درون و فضای -کاربریهای کمی اجتماعی، خدماتی و سیاسی فضاهای داخلی مسجد سازگار، سازگار و بسیار طبق اندیشه امام خمینی (ره) - گسترش هرچه بیشتر برنامه فیزیکی سازگار در درون و - تأمین نیازهای فرهنگی، در داخل مجموعه مسجد فضاي مكمل مسجد در سطح حوزه نفوذ مساجد

کاربریهای جانبی، جهت تامین مسجد هزینههای جاری

- تمایل به قرار گیری - کاربریهای ناسازگار قابلیت بیشتر برای تبدیل شدن - امکان ایجاد مزاحمت و یا منافات با کاربریهای جانبی در فضای بیرون مسجد به کانونهای فعال عبادی، شأن مسجد در قرارگیری کاربریها در

نقاط ضعف

ورزشی، آموزشی، خدماتی و غیره - تلاش جهت اخذ مجوز طبقات بیشتر در زیر سطح زمین و در بالای آن

- تأمين منابع مالي مورد نياز - استفاده از حداكثر تراكم ساختماني از محل درآمدهای حاصل از به قیمت حذف فضاهای باز متعلق به

- ایجاد ساختمانهایی با هیکلهای بزرگ و خارج از مقیاس انسانی و نامتناسب با همجواریهای شهری

- پیچیده شدن و از بین رفتن خوانایی طرحهای معماری

- عدم تناسب بین فضاهای پر و خالی عدم تامین فضای باز موردنیاز مساجد - تمایل به قرارگیری -کاربریهای بسیار -اختصاص فضاهای داخل مسجد - تبدیل مسجد به محل صرفا نیایش

کاربریهای جانبی سازگار در درون مسجد صرفا جهت کاربری عبادی در بیرون و فضای -کاربریهای سازگار، - خلوص در فضاهای داخلی و مسجد و از دست دادن سرمایههای کمی سازگار و ناسازگار تظاهرات بیرونی بنا در فضای بیرون مسجد

- عدم گستردگی در فعالیت اجتماعی اجتماعي - امکان تغییر در فضای مسجد در آینده که مسجد با اغتشاش فضا مواجه

> نسبتاً یکنواخت سازگار و سازگار در پیامبر(ص) و انقلاب اسلامی کاربریهای جانبی درون مسجد - قابلیت پاسخگویی به نیازهای در درون، فضای -کاربریهای سازگار و مختلف در سطح حوزه نفوذ مکمل و بیرون از کمی سازگار درفضای مساجد و منابع مالی مورد نیاز - ایجاد همبستگی اجتماعی و مكمل مسجد -کاربریهای کمی حس تعلق در مساجد

سازگار و ناسازگار در - خلوص در فضاهای داخلی و تظاهرات بيروني بنا

- تمایل به توزیع -کاربریهای بسیار - قابلیت تبعیت از الگوی - مستلزم داشتن فضای کافی برای

مىشود.

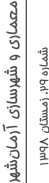
بيرون مسجد

از این میان به نظر میرسد الگوی مطلوب که الگویی میانهرو است الگوی مسجد اجتماعی عبادی باشد که به توزیع نسبتاً یکنواخت کاربریهای جانبی در درون و فضای مکمل و بیرون مسجد می پردازد که به لحاظ کمی نیز نظر بیشتر متخصصین بر این مورد است. البته در مرحله برنامه دهی و طراحی معماری این مساجد نکاتی را بایستی در نظر داشت. طراحی چنین مساجدی مستلزم داشتن فضای کافی برای مسجد است تا از تداخل و تزاحم کاربریها با کاربری عبادی جلوگیری شود و بتوان فضاهای پر و خالی ایجاد کرد و به تامین فضای باز مورد نیاز مساجد پرداخت. در این موارد ایجاد طبقات زیاد برای مسجد راهحل مناسبی به نظر نمی رسد و منجر به ایجاد ساختمان هایی با مقیاس غیرانسانی خواهد شد. نیز بایستی در نظر داشت

که به منظور حفظ خلوص مسجد، اهمیت فضاهای اصلی عبادی در میان کاربریهای جانبی نادیده انگاشته نشود. یس لازم است در طراحی فضاهای اصلی همواره در نظر داشت که اولویت اصلی، هم از نظر تظاهرات بیرونی حجم و نمای بنا و هم از نظر کیفیت و کمیت فضاها به فضای عبادی داده شود. بهره گرفتن از فرهنگ مذهبی وقف برای کاربریهای جانبی که با کاربری عبادی ناسازگار هستند نیز میتواند راهکاری جهت دورتر کردن فضاهای ناسازگار با عبادی باشد. بدین ترتیب، این الگو اگر در مرحله طراحی، درست اجرا شود می تواند در عین حال که خلوص مسجد را تا حدى حفظ مي كند، مسجد ساخته شده، وجههاي مردمي و اجتماعی نیز داشته باشد.

#### یینوشت

- ١. شامل آيت الله العظمي خميني، آيت الله العظمي خامنهاي، آيت الله العظمي بهجت، آيت الله العظمي سيستاني، آيت الله العظمي مكارم شيرازي.
- ۲. اعضای پانل مذهبی واجد چند ویژگی زیر بودند: روحانی، امام جماعت مسجد با کاربریهای جانبی مختلف و فعال در زمینه امور اجرایی مساجد.
- ۳. اعضای پانل معماری نیز چند ویژگی زیر را دارا بودند: عضو هییت علمی دانشگاه، طراح و معمار و یا پژوهشگر مسجد.
- 4. TOPSIS (The Technique for Order of Preference by Similarity to Ideal Solution)
- 5. Chi-squared Test



شماره ۲۹. زمستان ۱۳۹۸

#### REFERENCES

- Bamanian, M.R. (2012). Developing Standards for Architectural Spaces, Standards, Criteria and Design Guidelines for Mosques in the Five Climates. Report of the Study Plan of the Ministry of Roads and Urban Development Research Center, Unpublished.
- Fazeli, N. (2008). Mosque and Modernity: An Analytical and Sociological Review of Mosque Discourses in Iran.
   Journal of Humanities and Social Sciences, 28, 99-132. <a href="https://www.magiran.com/p582391">https://www.magiran.com/p582391</a>
- Falahat, M.S. (2005). The Role of Physical Design in the Sense of Place. *Fine Arts*, 22, 35-42. <a href="https://www.ma-giran.com/p331125">https://www.ma-giran.com/p331125</a>
- Fallahzadeh, M.H. (2005). Mosque Orders. Tehran: Prayer Publication Headquarters.
- Grotter, Y.C. (2004). Aesthetics in Architecture, (J, Pakzad. & A. Abdolreza Homayoun, Trans.). Tehran: Shahid Beheshti University Press.
- Haji Mohamad Rasdi, M.T. (1998). The Mosque as a Community Development Centre (Programme and Architectura Design Guidelines for Contemporary Muslim Societies). Malaysia: UTM.
- Mohammadi, M. (n.d.). Mosque and Society, in Book: Mosque on the Beach of Turquoise Hearts.
- Mosque Affairs Center. (2016). Mosque Design Criteria, Tehran: Hamgaman.
- Motahari, M. (1999). Shahid Motahari Professor's Collection, Tehran: Sadra Publications.
- Naqizadeh, M. (2008). Islamic City and Architecture (Specifications and Objects) Isfahan: Mani Publishing.
- Nangro, A.A. (2008). The Mosque and Its Functions from the Perspective of the Qur'an and Hadith. Masters Thesis in Quran Science and Hadith. Al-Mustafa Al-Alamiyah Society. Qom.
- Nobahar, R. (1997). Kouyedoost (Various Aspects of the Mosque). Tehran: Publishing Studies in Islamic History and Science.
- Noghrekar, A., & Alalhasabi, M. (2011). Realization of Iranian-islamic Architecture, with Emphasis on Creating Identity in New Cities, Research Project of the Ministry of Roads and Urban Development, unpublished.
- Pakatchi, A. (2009). Shi'i Jurisprudence Approach to Islamic Art, Proceedings of the Quiz on Islamic Art (first book), matn Publishing, Tehran.
- Taghvaee, A., & Maroofi, S. (2010). Evaluation of the Role of Mosques in Improve the Quality of Urban Environment; Case Study: Amir Mosque in Tehran. *Journal of Urban Management*, 25, 219-234. <a href="https://www.magiran.com/volume/63326">https://www.magiran.com/volume/63326</a>
- Zargar, A. (2008). Research Plan for Developing Mosque Placement and Design Criteria, 11, Roads and Urban Development Research Center, unpublished.
- Zargar, A., Nadimi, H., & Mokhtarshahi, R. (2007). Mosque Architecture Guide. Tehran: Did Publications.
- Zargar, A., Nadimi, H., & Heravi, M. (2007). Research Plan for Developing Criteria and Guidelines for Evaluating Mosque Designs. Tehran Municipality Cultural Spaces Development Company. Not published.

نحوه ارجاع به این مقاله

یمانی، پریسا؛ نقره کار، عبدالحمید و حمزه نژاد، مهدی. (۱۳۹۸). الگوشناسی مکانیابی کاربریهای جانبی مساجد منطقهای (با توجه به میزان سازگاری کاربریهای جانبی با کاربری عبادی). نشریه معماری و شهرسازی آرمانشهر، ۲۲(۲۹)، ۲۴۰-۲۴۰.

DOI:10.22034/AAUD.2020.103360

URL: <a href="http://www.armanshahrjournal.com/article">http://www.armanshahrjournal.com/article</a> 103360.html

